## □ マルティン・ブーバーのウェーユ批判

とながら、人間的集団はいうまでもなく、集団のなかで一人一人のひとが生き抜いている独自の生彼女は、神の前に置かれた人間的生の営みの一切を否定しないではおかない。そのため、当然のこそのどれ一つをとってみても、生にたいする冷厳たる否定を読者に向かって鋭く叫び続けている。シモーヌ・ウェーユ、この若くして世を去った一人の女性がわれわれの手に残していった作品は、 人格的生 ーすら踏み消してしまう。

ない。たとえば、ベルグソン、ラインホルト・シュナイダー、エディット・シュタインなどその良世の中には、ユダヤ人であって、キリスト教神秘主義に心の拠り所を求めたひともいないわけではかもキリスト教神秘主義の真只中だった。少なくとも、彼女自身は、はっきりそう確信している。なかった超自然的真理をやっとのことで探しあてたところは、ユダヤ教ではなく、キリスト教、しなかった超自然的真理をやっとのことで探しあてたところは、ユダヤ教ではなく、キリスト教、しかった超自然的真理をやっとのことで探しあてたところは、ユダヤ教ではなく、キリスト教、しかっに、コースはユダヤ人である。生粋のユダヤ人である。にもかかわらず、彼女が絶えず求めてやま まるでごみためにぼろくずでも捨てるかのように、あっさり処分してしまったことである。ために曠野を切り開いて道をつけた霊的先駆者と見ることもなく、ひとえにユダヤ教と神の民とを、い例だ。だが、ここで注意すべきは、彼女が旧約におけるユダヤの預言者達を、キリスト教誕生のい例だ。だが、ここで注意すべきは、彼女が旧約におけるユダヤの預言者達を、キリスト教誕生の

マルティン・ブーバーのウェーユ批判

って取 やっつけている。しかも、その偶像崇拝とは唯一正真正銘の偶像崇拝、つまりプラトンの比喩を借ではない。彼女はさらに一歩を進め、イスラエルの民を偶像崇拝に酔い痴れる愚民として手厳しくウェーユはこういったユダヤ教についての考え方をそっくりそのまま頂戴している。そればかり なによりもまず厳しく義を求める義の神(旧約の神)が、全人類を愛する愛の神(新約の神)によという、強い意図から起こったものなのである。その結果、みずから選びたもうた民イスラエルにユダヤ教の苛酷な桎梏から解き放たれ、新しい生命を吹きこまれた宗教だということを強調しよう の像であった。こういった、キリスト教側から一方的に見たユダヤ教の像は、キリスト教が、彼女の網膜に結んだユダヤ教の像とは、すでにおさだまりのあのキリスト教から見てのユダ りて彼女が「大怪獣」と呼んでいる、あの集団への奉仕であるというのである。 って代わられる様が画布一面にあます隅なく描き出されることになるという次第である。 ユダ 古い

彼女にいわせれば、 善悪を自由に選ぶ権利を強奪し、 集団とは堕天使の治める世界に他ならない。 代りに集団みずからの決定する善悪の基準を個人に なぜなら集団は人間に本来そな

しのけ、 みずからを神の座にすえることさえしかねない。 しつけるからである。また、集団は神と人間の魂との間に強引に割り込み、 神を脇に押

神であり、畢竟、国家が神格化されただけのものにすぎないと考えたのだった。らつかせながら、人間に自己を無理矢理愛させようとせまる)重苦しい神、「肉の神」、 る神の存在も信じることなく、ただひたすらにおのれだけを崇めて満足している、唯物的な無神ウェーユはこうした危険極まりない「大怪獣」の一匹を古代ローマの中に見た。それは、いか て、 れ蓑に身を包んではいるものの、その実、極めて強暴な一匹の「大怪獣」として映ったのだ。そし者の集団という「大怪獣」であった。ところが、彼女の目にはイスラエルも、また、宗教という隠 かれらが崇めるその神も、 「大怪獣」にふさわしい神、 (律法で縛り、 「肉の神」、つまり民族 かな

539 マルティン・ブーバーのウェーユ批判 イ人について知っている知識は、新約聖書にあるパリサイ人への駁論にもとずいているのみであっ った人々」の集団ときめつけている。けれども、 「イスラエルの全体主義」の影響のせいにしてしまうのだ。たとえば資本主義、 だから、 イスラエルの全体主義一の影響のせいにしてしまうのだ。たとえば資本主義、マルクス主義、ローユは、さらに、現代史の舞台に登場してきたもののうちで、自分に気にくわないものすべてを、 マ教会の不寛容、現代国家主義……等がそれである。 このことは紛うかたのない事実である。にもかかわらず、こうしたユダヤ像を鵜呑みにするウ の集団ときめつけている。けれども、だれ憚ることなくこう言い切るウェーユがパリサウェーユはパリサイ人を「『大怪獣』に忠実に 服従することに よってのみ有徳の士とな 7

もせよ極左運動(無政府的労働組合主義)に参加し、生命をもかえりみず活動に没頭したウェーユではなく、理想的状態に到達する前の過渡的な姿と考えることもできるだろう。けれど、一時的に 人間が共同生活を営みながら生きるということは、見方によっては、それ自身理想的な状態なの

わけである。 中に認めたものといえば、あらゆる共同的社会生活を遙かに超越した、 と、きまっていつでも、彼女がもっとも嫌ったイスラエルと同じものになってしまうからである。 えられなかったのだ。というのは、彼女の目には、この共同的社会生活を窮極まで推し進めてゆく にとっては、 彼女はキリスト教によってこれを乗り越えようとしたのだ。だから、彼女がキリスト教の その共同的社会生活こそ、かえって理想的状態への到達をはばむ障害になるとしか考 超自然的なものだけだった

て多くのう。 実の民に、ア のイスラエルの民のことではない。ここで民が宗教的なものであるのは、れてはならないのは、ここでいう民とは、獅子吼する預言者の目の前に群 たのだ。これがイスラエルにおける社会的なものについて真実のところである。けれども、誤解さて多くのうからやからが融け合い、一丸に鍛え上げられた結果生まれた民を「宗教的」と考えていイスラエルにあっては、一つ神に向かって、心のうちより噴きあげてくるはげしい信仰心によっ 味されている社会的なものの本当の姿と、ウェーユの考えているものとでは雲泥の差があるのだ。分の、いやいや、四半分の真理さえ含まれていないのだから。実際、イスラエルの宗教において意 えを示すに都合の良い例は、他にそうはあるまい。まったく、ウェーユのイスラエル観にはその半、ウェーユの、こういったイスラエル観ほど、「生半可な知識は却って身を誤らせる」というたと、 た別の存在、 こま、新じて不可能なことなのである。なぜなら、集団としての民にたいして神から命ぜらイスラエルの宗教においては、単なる集団としての民そのものを偶像に祭り上げるなどと 4、つまり「真の民」、「神の民」になるよう求め、また命じておられることにあるのだ。現実のままとは違ったものになるよう、現実の民を乗り越えてそれとはまったく異なっ ここでいう民とは、 現実の民を乗り越えてそれとはまったく異なっ なによりもまず、神が現 がり集まってくる、 現実

性質を、民の生活を通して個々の人間が受肉させ、此の世に根づかせること、また、差し出された――実際に生きたものにすることだといえるだろう。言い換えれば、神によって示された「義」の民」になるとは、むしろ、自分達に啓示された神の性質、たとえば「義」とか「愛」とかを、自分神を信じ、また、その名を称えたところで、それで「神の民」になれるわけのものではない。「神の神を信じ、また、その名を称えたところで、それで「神の民」になれるわけのものではない。「神の神を信じ、また、その名を称えたところで、それで「神の民」になれるわけのものではない。「神の神を信じ、また、その名を称えたところで、それで「神の民」になれるわけのものではない。「神の神を信じ、また、その名を称えたところで、それで「神の民」になれるわけのものではない。「神の神を信じ、また、 ところで、それなら「神の民」になるとはどういうことなのだろうか。一つの民が、あげて一つるとしたら、そのものは少なくともイスラエルの宗教には背いているものといわなければならない。 だ。それゆえ、国家とか、 愛を、一人一人の人間が全身全霊を傾け合うことによって成り立つ人格的交わりのうちに受肉させ 的なものになるか、「こうあるべきである」という要請的なものとなるかのどちらかである筈だから れた通りの態度でもって臨むならば、それは必ずいつでも、 その名を称えたところで、それで「神の民」になれるわけのものではない。「神の 集団としての共同体に、絶対性や自律性といった属性を与えるものがい 「こうあってはならない」という批判

ではないか。神を愛するものは、また、神が愛するものを愛するのでなければならないのだ。 が人間のものとして与えて下さったのは、神の義であるよりも、まず、神の愛なのである。聖書ははできるし、また、愛するよう求められているという事実からも明らかだからである。つまり、神 だが、義と愛という神の二つの性質のうちどちらが優れているかといえば、愛の方がより優れてることである。 高いといえる。なぜなら、 われに「神は見知らぬものを愛したもう。されば汝も、またこのものを愛せよ」と教えている 人間にとって神の前に義であることは不可能であるが、神を愛すること

モーヌ・ウェーユは「聖書の神(旧約の神)は前六世紀のバビロンの幽囚が起こるまで、

人間が自己の真の実存に目覚めるに応じて、 だが、それでは万人が神の呼びかけを聞くかというと、そうではない。 強く耳に鳴り響いてくるものなのである。それはユ 神の呼びかけは、 A ダ 0

に一人一人の人間が完全に結束し、民と完全に一体化していたから、実際には神が直接一人一人ので人格を具えた一人の人間である。ただ、神より十誡を下された当時は、神の民という連帯感の下で人格を具えた一人の人間である。ただ、神より十誡を下された当時は、神の民という連帯感の下ではない。それは民をささえている一人一人の魂に呼びかけられた「汝」である。「汝」はあくまではない。と十誡が呼びかける時の「汝」は、集団としての民イスラエルに呼びかけられた「汝」や民族が団結して国家を形成していたバビロンの幽囚以前のイスラエルにおいてもそうだった。 そしてそれぞれその呼びかけの一部として、全身これ耳にして傾聴したのであった。 人格に向かって発せられた「汝」という呼びかけを、人々が一つ民に対する呼びかけとしてとらえ、

い。(そして、それができれば、それで十分なのだ。)人間が自己の真の在り方に本当に目覚めるな した存在を顕わしてくる自己の真の在り方を見つけ出し、それに全身全霊を傾注しなければならな いついかなる場合にあっても、神の呼びかけを聞きとるためには、まず、歴史的現実の中に確と それにつれて、神がかれの魂に直接呼びかけている「汝」という声がはっきり聞こえてくる

神の かれ 呼びかけにたいしてみずから耳をふさいでしまわない限り、 いないのである。 らに向か 個々の人間だけしか存在しなくなってしまったような時代にあっても、一人一人の人間が って発せられ続けているのである。 だから、 たとえ人々のこころの中で、 もはや民の意識がかすみ、 「汝」というこの呼びかけは、な すりきれて

それだけでは不充分である。救いの一しずくをいまという現実の瞬間のうちに注ぎこんでやらなけ済のはたらきについてもいえる。救世主による救いの成就をいくら魂で感じとり、信じていても、その真理は一瞬のものであって、永遠に真理で在り続けることはできないであろう。同じことは救 真理と認めたものは、現実の生活の上でも真理として実現されなければならない。そうでなければ、題にするのは、魂そのものではなく、魂だけで十分か、という魂の自律性の問題なのである。魂が 満足してはならないと考えただけなのである。 抜け殻の瞬間に終ってしまうであろう。 イスラエルは人間精神の内面や霊性を軽視して、 った、 どんなに敬虔な態度でもって神に尽くしたところで、 というウェーユの見方もまた正しくない。事実は、イスラエルは精神の内面や霊性だけに だから、イスラエルの宗教の様々な教えがいつも問 霊性がその本領を発揮するための場所を与えな 各瞬間は肝心の神そのものが不在な、 魂がが

543 マルティン・ブーバーのウェーユ批判

のみ現出するような、そんな民だけだったのだから。また、民の中に生きる一人一人のひとにして社会、つまり民は、一人一人の人間が互いに「我一汝」という真の人格的交わりを結ぶことによって ェーユの考えるいかなる「大怪獣」とも本質的に異なるものである。それは、 以上述べたことからもわかるように、イスラエルの宗教における、 であったということに原因している。なぜなら、かれらが正統と認め、存在を許した唯一の いわゆる社会的な原理は、ウ イスラエルが人格的

結局のところ、被造物たる人間の愛とまったく同じ一つものなのである。 神との真の交わりも絶対に不可能であり、これら民の中の一人一人が人格的交わりを結ぶことによ とらえられているのだ。なぜなら、此の世との、そして人間との真の交わりが欠けるところには、 ってこそ、 (けっしてウェーユのいう様な集団に盲従する蒙昧の徒ではなく)、極めて宗教的なものとして 神との真の交わりがこの地上で実現されるからである。此の世を創造された神の愛は、

まさ のに そこに人間からの愛を籠めてやることにより、 とったその能力を私物化して勝手気儘に使うためではない。それは、神がなさった創造のうち、ま なのである。神によって創られ、神の手から人間の手に移されたものは一つ残らず、 だ未完な部分を、 が神の手から人間の手へと手渡されることが、どうしても必要である。といっても、それは、受け ダヤ教精神の根本を形造っているものなのである。 そ神が人間に求めている唯一の務めだ、というこの考え方こそ、 と神との間に不調和がまだ幅をきかせているからである。そして、 てはいない未完なものだったのである。というのは、それらのうちには神の愛だけしかなく、 ところで、このように神の愛と人間の愛とを結び合わせて一つものにするためには、 平和が訪れるのである。平和をもたらすのは、まさに、人間の方なのだ。 にこういった理由によるのである。そして、「創造の御業における神の助け手」になることこ 此の世に平安をもたらすものを指して「創造の御業における神の助け手」と呼んできたのも、 人間の愛でもって完成させ、そうすることによって神の創造活動に参加するため この不調和が解消したとき、 なににもましてまず、 神から手渡されたものを愛し、 に。ユダヤの民が伝統的はじめて神の創ったも まだ完成され 創造の御業 本質的にユ 人間

モーヌ・ウェーユはユダヤ教に背を向けた。しかし、彼女は背を向けた当のユダヤ教を真実理

天地も隔ったところで、それを眺めていたに過ぎない。彼女がユダヤ教の神を指して、自然の中に からだ。の世界にいます神であり、 閉じこめられた神とは程遠いものであるからだ。それは自然の内にいますと同様、 閉じこめられた神と呼び、 いる、 解してはいな ユダヤの神の本当の姿をまったく把え損なっているのである。なぜなら、ユダヤの神は自然の内に キリスト教がでっち上げたユダヤ教像だったのである。実は、 かったのだ。彼女が愛想づかししたのは真のユダヤ教ではなく、世間一般に流布し しかも同時に、 他方、キリスト教の神を指して、自然を超越する神と呼ぶとき、彼女は 自然と霊の世界とを二つながら超越している神でもある ウェーユは真のユダヤ教から 自然を越えた霊

だから 統べるこの自然から身を退くことなく、 それに満足できたろうか。わたしは疑問視せざるをえない。というのは、イスラエルの神は御自ら 直面し、それと取り組んでいくようにとの御心によるのである。ウェーユは自分以外の人間すべて 立するものである。神がこの厳しい現実の真只中に人間をおかれたのは、まさに人間がその現実に のだったのである。そして、その現実から彼女を逃れさせてくれる力こそ、彼女のいら神だったの らの創り出した此の世、 だが、 一つまり人類に 。自分の目の前に顔を覗かせる裸形の現実、それは彼女にとってはどうにも耐えられないも なんとかして社会から逃れると同時に、自然そのものからも逃れようと躍起になっているの けれども、そういった在り方は少なくともイスラエルの神の在り方ではない。それはみずか 一歩譲って、よしんばウェーユがイスラエルの神の真の姿を知っていたとしても、 対して自己を投げらって奉仕しなければならないと考え、 および人間達と現実に交わりを結ぶイスラエルの神の在り方と真向から対 つねに自然に顔を向けている。ところが、ウェーユはとい 繰り返し農事作

あって、ユダヤ教は喜んでこれを迎え入れる。なぜなら、高慢や利己心とは違って、愛に満ち満ち 「我」、つまり「我一汝」の出会いと交わりに伴なって生ずる「我」は、愛に満ち満ちた「我」で 時に、高慢な利己心の意味を含んでいるのである。これに対して真の交わりによって 現前 したなるほどユダヤ教も場合によっては「我」を否定することがある。だが、この場合の「我」とは、 いるということは 「我」にとって少しの障害ともならないからである。それどころか、

されている」とはいわない。 力こそ一層緊密に「我」を「汝」に結びつけるものだからである。愛する相手に向かって「汝は愛力 人の口から迸り出るのは「我は汝を愛す」という言葉だけである。

と神に呼びかけることができるような、 れわ 間が「我一汝」という人格的交わりを結んだときに築かれる「われわれ」である。また、他の「わ それとはまったく別の、一つの「われわれ」を築き上げるよう命じている。それは、一人一人の人 上がった国家とか、 れに対し、ユダヤ教は、利己心に凝り固まった集団としての「われわれ」、 てはならない。ましてや 同じことが「 れ」に対しても開かれていて、やはり真の交わりを続けてゆき、 われわれ」という概念についてもあてはまる。ウェーユは「だれでも『我』になっ 排他的精神の浸みこんだ党派等といった形の「われわれ」は一切認めないが、 『われわれ』になるなどとはとんでもないことである」といっている。こ そんな「われわれ」である。 真心をもって「われらが父よ」 あるいは自負心に膨れ

うべき根本的教えに新しい息を吹き込み、一新した姿で人々の前にその姿を現わし始めていたとい 知らなかったわけである。 の宗教について知りもしなければ、また、それ以後のイスラエルの宗教の実態についてもなにも のに……。 結局のところ、 シモーヌ・ウェーユは誤ったイスラエル像がでっち上げられる前の古いイスラエ 様々な歴史の荒波をくぐり抜けてきた結果、ユダヤ教がその核心ともい

マルティン・ブーバーのウェーユ批判

エルの預言者が人々に伝えた預言の言葉を、 われてきたイスラエルの宗教とは、一体どういったものであったろうか。それを知るにはイスラ それでは、 ゆくにしくはない。 キリスト教に歪められる以前のイスラエルの宗教とは、そしてそれ以後一新した姿で イスラエルの宗教が辿った歴史に照らし合わせながら

現のために与えられている力を完全に生かしきってはいないという事実である。 えることをしなかったこと一否、少なくとも自分達がいま置かれている状況の下で、その要請の実 がら、民イスラエルとしては勿論、それをささえている一人一人の人間すらも、その要請に十分応まり、神の義と愛とを実現すべく、此の世のうちに「場」を創れという神からの要請を受けていならイスラエルの民が、神に対して怠慢の罪を犯しているという事実だった、ということである。つ ルの預言者達が嘆じ、 に理解しておかねばならないことは、かれらがもたらしたのは「義」の教えだけでなく、 つも必ず、 々に現われ、 愛の教えが表裏をなして具わっていたということである。そして、第二に、イスラエ イスラエルの民に神の命令を伝えた預言者の言葉について、われわれがまず第 また、それ故に人々の魂に真に気づかせようとしてやまなかったのは、かれ そこには

完全な自律性と、他から完全に自律した祖国がどうしても必要となるのだが、かれらにとってそれ らのものは、 ほど、確かに民の離れ りに全力を傾けて努めたところで、不可能だったろう。なぜなら、それを実現するためには、民の だ、確かに民の離。散の時代には、神から与えられた義の業を十全的な姿で実現することは、か預言者達が播いたこの種は、遅ればせながら芽を吹き、日に日に力強く成長してきている。なる 離散の後に再び戻ることを許されるだろう聖地以外に、到底望みえぬものだったから

いつ、どこででも実現され得るものなのである。そこで、民の一人一人の魂の中に宿る、 の交わりと、 けれども、 ーは、元々その実現のためにどんな制度も機関も必要としない。それは時と所とを選ばず、 人間同志の交わりとをしっかり結び合わせ、一つのものにする力を持つ唯一の業であ 義の業よりもっとけだかく、もっと重要なもう一つの業である愛し -つまり人間と神

愛の業を実現しようという意志は、民族の離散後もそのままじっと個々の人々の殼の中に閉じ込め られたままではいられなかったのだ。

として、 共同体を築き上げた。そして、その小さな共同生活体の中で、 その結果、かれらは離散によって失った国の代りに、それぞれ移り住みついた地で小さな地域的 相互扶助という形で、この生き生きとした創造的愛の業を復活させたのだった。 かれらの生活をささえる根本的原理

現実の生活の上で十分に充たそうとする運動だったのである。 起こってくるものである。ハシディズム運動も、また、この抑え難い希求を覚え、そして、 につれて、神の愛と人間の愛を隔てている深い溝に橋を渡そうという、あの強い希求が鬱勃と湧き たものである。人間が、その存在にとって最も深い意味をもつ宗教的なものに魂の奥底で目覚める た。それは、宗教的同胞愛によって緊密に結ばれたいくつもの小さな共同体が集まってできあがっ こうした共同体は、今から二世紀ほど前に起こったハシディズムの運動に到って完璧な姿をとっ それを

忠実に行なうために隣人を愛せよ」というのではなく、 詳細に解き明かしてゆけばはっきり分かる。 ちで神と出会え」ということだという。この教えのいうことが正しいことは、 ハシディズムの教えによれば、「汝の隣人を愛せよ」という言葉のもつ真の意味は「神の命令を 「隣人を愛することによって、その愛のう 十誡の中のこの掟を

マルティン・ブーバーのウェーユ批判

分でいわれていることの意味はまったく明らかである。つまり、それは、 く愛せよ。我は主なり」と続けられるべきなのである。聖書原典の文法的構造から見て、第一の部 ているような書き方は、 一般に流布している、 正しい書き方とはいえない。そうでなく、それは「汝の隣人を汝自身の如 「汝の隣人を汝自身の如く愛せよ」と文章がこれでポッキリ終ってしまっ 「汝は汝の隣人、

後につけ加えられるべき第二の部分「我は主なり」という言葉の意味はどうであろう。ここに至っ 道程で汝が出会うすべてのものと、愛をもって交わるべきである。汝は汝が出会ったものを汝に等 人が汝に向ける愛ではなく、汝が隣人に向ける愛のうちに」という意味なのである。そして、 ったものと考えているようであるが、隣人に向けた愛のうちに、汝は我が姿を認めるであろう。隣 てハシディズムの解釈が登場してくるのである。その解釈によると、 しきものと考え、そういった心でもってかれと交わるべきである」といっているのである。さて、 「汝はわれを自分から遠く距 隣人

近いものとされることを願い、そのために御自身の身体から此の世を創り出したのである。だから、 人間の手によって聖別されるのを待ち望んでいるのだ。今にも人間の手が表面を蓋っている無意味 だままでいなければならない。だが、此の世に在るものは、 在、つまり此の世は、一人一人の人間が自ら創造的愛をもってその中にはいり込み、自分自身にと ユダヤ教の精神は、ハシディズムの教えにおいてこそ、その一点一画に到るまで実現されたといを愛するものはだれでも、神と此の世とを一つに結びつけるものなのである。 るためだったのである。神はひとの手によって此の世が、 さにこういった具合に、 実現してくれるだろうことを、 という外皮をクルリと引きむいて、その中に宿っている意味を露わにし、そしてそれを今、ここで ってそれがどんな意味を持つかをつきとめようとしなければ、いつまでたっても無意味の中に沈ん ってよい。それは、万人に向かってこう呼びかける。「汝はまず自らの力を以てはじめよ」と。存 ひとがみずからの力でもってかかる「聖別」の努めを始められるようにすとを、ひたすら待ち望んでいるのである。神が此の世を創造したのは、ま 自己の全身全霊を傾けて此の世と出会うよう努めなければならない。 御自ら創造される前よりも一層自分に身 生あるものとないものとにかかわらず、

与えてくれる愛なのである。神を信じたいと願うなら、まず此の世を愛すことだ。 すれば必ず、 2 て与えるものを、 われわれは此の世を創った神と出会うことになるであろう。 神がわれわれの手から受け取って下さるということ、これこそ神がわれわれにいれは此の世を創った神と出会うことになるであろう。われわれが此の世に向か

## 追記

神秘主義」というものが真に実在するとしたら、この論文でブーバーが強調しているような、「神で、やはりユダヤ教の真の実体を把握していない、と批判する。また、ベルグソンのいう「創造的 して よるウェーユ批判」と題し収録したわけである。その性格上、 の論文によって読者のウェーユへの理解が少しでも深められるようにと、この論文を「ブーバーに 「創造的神秘主義」の内容もいかがわしいものだ、と暗にほのめかしている。訳者はブーバ ダヤ教精神の根本をなすものであるから、 の創造活動の助け手」という人間の真の在り方を置いて他には有りえないとし、それは本質的にユ なかった人である。ブーバーはベルグソンを、 て』(一九五二年)の中に採録されているが、その中でブーバーは、 ユダヤ人思想家ベルグソンを取りあげ、合わせて批判している。 ユダヤ教に背を向け、 以上がマルティン・ブーバーによるウェーユ批判である。なお、 いるが、 ユダヤ教を「閉ざされたもの」とし、 キリスト教神秘主義にその拠り所を求め、それでいてキリスト教に改宗でき ベルグソンがユダヤ教に背を向ける限り、 ウェーユと較べればユダヤの預言者達の意味を理解 キリスト教を「開かれたもの」としている点等 訳者はできるだけウェー かれもまたユダヤ人でありながら ウェーユと並行してもう一人のこの論文は今日『転機に 立ち かれの ユに焦点が いう

## あとがき

Epi', 1948 の全訳である。 本書は Simone Weil, La Pesanteur et la Grace, introd. Gustav Thibon, Paris, Plon, Coll. 'L' 訳出に当ってはつぎのことに特に留意した。

を訳出してウェーユの意図をできる限り忠実に再現することに努めた。 に大きな変化が生じることとなるので、訳者は両者を綿密に比較して、 ろ、両者の間に多少の相違があることを知った。しかも、その言葉遣いの違いで、全文の意味上1 本書は一九四八年に初版が出たが、この訳本の底本とした一九六○年版と比較してみたとこ 相違点を取り出し、雙方

問わずできる限り多く取り入れ、これを訳出して読者の便に供した。 2 本書のもとをなすシモーヌ・ウェーユの『ノート』 Cahiers I. 1951, II. 1953, III. 1956, Paris, Plon. 'L' Épi' より、 本文に関係のある箇所、あるいは理解に役立つと思われる部分を、長短を

簡の類は収められていない。けれど、この間における彼女の思想的発展を知るには、どうしても 立っている。しかし、その後、彼女がアメリカとイギリスに渡って死ぬまで書き綴った日記や書る本書の内容は、ウェーユがマルセーユを出発する直前、ティボンに手渡したノートから成り それらの日記や書簡を紹介することが必要である。そこで、訳者はその点を補らために巻末の

553 あとがき

の思想をいっそうあきらかにするよう努めた。 訳も邦訳もまだ出ていないものなどからできる限り彼女の言葉を引用し、それによってウェー dernières lettres, Paris, N.R.F., Gallimard, Coll. Espoir, 1957 として出版されており、しかも英 Gallimard, Collection 'Espoir, 1950 あるいは『ロンドン雑記と最後の書簡集』 Ecrits de Londres et 「解説」に多くの頁をとり、今日『超自然的認識』 La Conraissance surraturelle, Paris, N.R.F.

とを分けた。そして、本書の体裁上許すかぎり詳しく、彼女の生涯を述べ、今時大戦中彗星の如 くあらわれ、一瞬白金の如き光芒を放ったかと見る間に、忽然と消え去っていった彼女の感動的 いものがある。しかし、普通、ウェーユの解説書は生涯と思想とを一纒めにして書いており、 に富んだものであって、 を裏付ける実際の行動があった。それだけに、彼女の三十有余年にわたる一生は実に劇的な波乱 それらはことごとく彼女の実生活からにじみ出たものである。彼女の思想あるところ、必ずそれ 真の意味での犠牲的生活を、読者と共に偲ぶこととした。 ウェーユのすぐれた思想は決して静かな書斉に引き籠って考え出されたものではない。 主として思想の方に比重をおいているものの方が多い。そこで、訳者は彼女の思想と生涯 彼女の思想はさておいて、その生涯のあとを辿っただけでも実に興味深 L

おきたいと思う。 以上が本書の特色であるが、 つぎに本書の訳出について二、三の点をあらかじめおことわりして

これは原作者であるウェーユがつけた題ではなく、編集者ティボンがつけた題であり、 第一は題名のことである。原題をそのまま用いれば『重力と恩寵』ということになる。けれど、 また、 題名

乗ったのは、ティボンも叙言でいっている通り、本書がパスカルの『パンセ』の現代版といってよ らうことにした。愛とは恩寵のことであり、死とは重力の極限状態のことである。『パンセ』と名 日本語に直すと少々抽象的にすぎるように思われたので『愛と死のパンセ』と名乗らせても 極めて良く似ているからである。

書の著者は「ウェイル」でも「ヴァイル」でもなく、まさにシモーヌ・ヴェーユと表記するのがも と表記することがどうも好きでない。もともと、フランス語におけるwは北欧語系の字母であって、 っとも正しい読み方に近いということがわかったわけである。しかし、訳者はwという字を「ヴ」 永教授にシモーヌの著書を贈って下さったこともあったということ、第四にシモーヌの父親は彼女 の激しい性格の持主だが、アンドレは今日でも妹を深く敬愛し、クリスマスのプレゼントとして弥 殊に故国フランスをしきりに恋しがり、年に一度は必ず帰欧するということ、 るということ(アンドレ自身電話の応対などでみずからそう名乗っているそうだ)、第二にアンド レは永いことアメリカに住んでいながらも、かつて妹シモーヌがそうであったように、ヨーロッパ、 昵懇の間柄であられるという。訳者は弥永氏を通じ、 Weil の読み方、その他につき次の事柄を教 えて戴いた。 モーヌの兄で四十年代にアメリカに渡り今はプリンストン大学教授をしている数学者アンドレと御 ができた。それは東京大学名誉教授で、著名な数学者であられる弥永昌吉氏である。弥永氏は、 りした拠り処を捜しあぐんでいた。ところが、このたび幸にして、思わぬ方から御教授を仰ぐこと 第二は著者の姓名の読み方のことである。訳者は永い間 Weil をなんと読むかについて、 比較的早く歿し、母親も昨年フランスで亡くなったということ、などである。従って、 第一に Weilの正確な発音をカタカナで最も原音に近く表記すれば「ヴェーユ」とな 第三に兄妹共に気性 シ

555

あとがき

者は「ヴェーユ」と書くのが正しい発音に近いという客観的根拠をわざわざえながらも、 普通は「ヴ」と表記すべきであろうが「ウ」と書いても誤りとはいえない場合もある。そこで、訳 「ウェーユ」とさせてもらった。この点に限り訳者の恣意をお許し願いたいと思う。 あえて

れでも、 ある。 初版本にならってこれを巻頭に収めるのが至当と考えた。この叙言は非常によく書けているが、そ なお本書につけた数多くの訳註のうち、\*印のついたものはティボン、それ以外は全て訳者の註で と思う読者がおられたら、一九六〇年版にならって叙言をあとに廻して読んでいっていただきたい。 一九六〇年の版では巻末に廻されている。訳者はいずれをとるべきか迷ったが、叙言とある以上、 第三はティボンの叙言の取り扱い方についてである。この叙言は初版本では巻頭についていたが、 もしティボンの見たウェーユ観にわずらわされることなく直接ウェーユの言葉に接したい

説」の場を借りて、ウェーユと、彼女とまったく対立する意見を持つマルティン・ブーバーとをぶ 極めて辛辣な批判を加えている。訳者はこの点についてかねがね興味を感じていたので、この「解 敬虔な儀式に感激したようである。しかし、彼女はユダヤ人の果たした歴史的、宗教的役割について 人のコントラストはあらゆる点であまりにも大きい。ブーバーが、年にすれば娘にも当るようなウ わち「根づき」という点では案外一致しているのではないかということである。それにしても、 っつけてみた。その考えのいずれが正しいかは読者の審判にゆだねることとして、 ウェーユはマルセーユの強制収容所でユダヤ教徒のうちにハシディムのいることを知り、またその第四は「解説」の一部にマルティン・ブーバーのシモーヌ・ウェーユ批判を加えたことである。 この年若い革命的女性も、学識深い老ハシディムも、共に目ざしている最後のゴール、すな 一つ考えられる

ユになした批判が、読者のウェーユ観に多少とも益するところがあれば幸である。

Gravity and Grace, London, Routledge & Kegan Paul, 1963 を参照した。英訳は初版が一九五二年に kraft und Gnade, München, Kösel, 1954 及びエマ・クローファード Emma Crawfurd による英訳 たいする出版社の気がねとしたら、われわれにとってはむしろ滑稽というべきであろう。 の訳本も「イスラエル」の章を故意に省略している。もしも、これが欧米の一般のキリスト教徒に 本としており、 は独訳の方が忠実のようである。 本書の訳出に当っては、原書のほかにフリートヘルム・ケンプ Friedhelm Kempによる独訳 Schwer-再版が多少修正されて一九六二年に出ている。独訳も英訳もいずれも一九四八年の初版本を底 一九六〇年版の原本に見出される相違点を示してはいない。そればかりか、 訳として いずれ

またお礼を申し上げる。 版を待って下さった読者諸賢、またこの間激励のおたよりを下さった多くの方々に心からお詫びと、 く病をえたため、 のために同社をわずらわしてプロン社より翻訳権をえたのであった。しかし、その年の秋に折悪し 顧みれば、本書の出版は今を去る五年前東京オリンピックの年に南窓社より依頼を受け、またそ 仕事が延び延びとなり、ついに今日に至った。訳者はこのことにつき、 本書の出

ある。 延を最大の忍耐と寛容をもって許して下さった南窓社社主岸村正路氏に感謝の意を表する次第 今回の出版に当っては、校正その他について熱心な援助をたまわった草深 武君、また出版の遅

あとがき

解説にも説いた通り、 人間の存在は本質的にいって不幸であり悲惨である。そして、その悲惨の

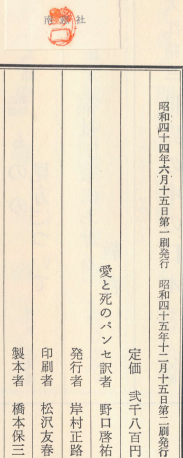
が発達しようと、悲劇的状況は変らないだろう。ってゆく。それが人間に課された必然的な運命なのだ。どんなに社会制度が改められようと、文明のでゆく。それが人間に課された必然的な運命なのだ。どんなに社会制度が改められようと、文明極限は死の苦しみであろう。重力は絶えず人間を下へ下へ、復活の望みのない死の世界へと引きず極限は死の苦しみであろう。重力は絶えず人間を下へ下へ、復活の望みのない死の世界へと引きず

私は考えるからである。 ぐれた心の悩みの癒し手だったからである。また、そう考えるのが彼女を評価する上で最も妥当と めをあたえてくれるに違いない。けだし、ウェーユは学者であり社会改革家である以上に極めてすしかし、ウェーユの清純で崇高な思想は人間に不幸と悲惨が続く間はいつまでも、人々に真の慰

喜びこれに過ぎたるものはない。 なりともウェーユの心の暖かさが伝わり、それによって勇気と希望があたえられるならば、訳者のもしも、このささやかな訳書が病気その他の不幸や苦しみに悩む多くの人達の手に渡って、幾分

昭和四十四年四月十二日

野口啓祐



発行所

東京都千代田区西神田二丁目四番六号

株式会社

南窓社